
Alcance de la Solidaridad Ciudadana con la Policia, Bogotá

© Naciones Unidas | 1

Ponencia del señor Michael Frühling
Director de la Oficina en Colombia del Alto Comisionado de las Naciones Unidas
para los Derechos Humanos

I Jornada de Solidaridad Ciudadana con la Policía

Hacia los últimos años de los Estados Unidos de Colombia solía usarse como libro de
texto en las universidades bogotanas una obra del filósofo británico Samuel Smiles
cuyo título es El deber. En una de las páginas de ese libro se lee: “El hombre no
vive para sí solo: vive para el bien de los demás así como para el suyo propio. Todo
hombre tiene deberes que cumplir, tanto el más rico como el más pobre. Para
algunos la vida es placer, para otros sufrimiento. Pero los mejores no viven para
saborear la vida, ni siquiera para alcanzar la fama. Su fuerza motriz es la esperanza
de hacer algo en toda buena causa” .

Toda persona es, al mismo tiempo, titular de derechos y sujeto de obligaciones. Los
seres humanos somos portadores de facultades legítimas para hacer, para tener y
para exigir, pero también vivimos bajo el peso de los deberes. Cuando hablo de
deberes me refiero a los comportamientos obligatorios que nos imponen ya nuestra
propia  naturaleza,  ya  las  leyes  y  las  órdenes  emanadas  de  las  autoridades
legítimas.  En  una  de  sus  célebres  cartas  anotaba  el  filósofo  alemán  Johann  von
Herder: �No es posible hablar de los derechos del hombre sin hablar también de sus
deberes; los unos dependen de los otros, y buscamos todavía una palabra que
incluya ambos” .

Las personas tenemos deberes morales y deberes jurídicos, deberes individuales y
deberes sociales, deberes para con nosotros mismos y deberes para con las demás
criaturas racionales, deberes ciudadanos y deberes familiares. En el seno de la
comunidad política podemos ver que las normas constitucionales y legales imponen
deberes de acción y deberes de abstención tanto a los gobernantes como a los
gobernados. Así, por ejemplo, en las modernas democracias constitucionales las
autoridades tienen el deber de proteger y garantizar los derechos humanos, el
deber de no aplicar penas o tratos crueles, inhumanos o degradantes y el deber de
investigar  y  juzgar  los  delitos  sin  desconocerle  al  procesado  su  derecho  a  la
presunción de inocencia. Pero en nuestras democracias, a su vez, los particulares
tienen el deber de respetar los derechos ajenos y no abusar de los propios, el deber
de auxiliar a las personas cuya vida se encuentre en grave peligro y el deber de
colaborar en el buen funcionamiento de la administración de justicia.



Alcance de la Solidaridad Ciudadana con la Policia, Bogotá

© Naciones Unidas | 2

El deber de comportarse fraternalmente
La Declaración Universal de Derechos Humanos de 1948 no sólo habla de “los
derechos iguales e inalienables de todos los miembros de la familia  humana”.
También habla de cierto deber cuyo cumplimiento atañe a quienes hacen parte de
esa familia. En su artículo 1º leemos: “Todos los seres humanos (…), dotados como
están de razón y de conciencia, deben comportarse fraternalmente los unos con los
otros”.

Todos sabemos, con mayor o menor precisión, qué es la fraternidad. Es la actitud
por la que cada cual se compromete a no perjudicar al prójimo (ni siquiera para
realizar  esas  utopías  cuyos  buscadores  justifican  los  medios  por  el  fin)  ,  y  a
prestarle ayuda oportuna,  desinteresada y eficaz cuando sea necesario.  La noción
de fraternidad se halla en la Biblia, en los textos de la religión hindú, en los diálogos
de Platón, en las cartas de Séneca, en los tratados de Kant, en las homilías del
monárquico Bossuet, en los discursos republicanos de La Fayette y Mirabeau, y en
las páginas del estadista colombiano Santiago Pérez. La fraternidad ha inspirado,
entre otras nobles empresas, la creación del hospital en la Capadocia del siglo IV, la
institución del montepío en la edad media, la fundación del Comité Internacional de
la Cruz Roja en el siglo XIX, la puesta en marcha de la obra asistencial de los
albergues de Teresa de Calcuta en el siglo XX y el establecimiento de las entidades
otorgantes  de pequeños créditos  para personas pobres,  que hoy funcionan en
Bangladesh y en varios países africanos.

El deber de comportamiento fraterno enunciado por la histórica proclama de 1948
es universal y no admite dispensas ni exenciones. Es un deber exigible en todo
tiempo y en todo lugar, porque emana de la racionalidad de la persona y de su
sentido moral.  Como productor  de juicios teóricos y de juicios prácticos,  como
criatura capaz de encontrar la verdad y de discernir el bien, el hombre traiciona su
propia  condición  cuando  asume conductas  que,  al  apartarlo  de  la  integración
recíproca, lo hacen aparecer ante los demás como una bestia depredadora.

Los seres humanos somos algo más que residentes de un mismo planeta. Somos,
ante todo, partícipes de una misma naturaleza y de una misma dignidad. En los días
que vivimos —cuando millones de hombres, mujeres y niños padecen la guerra, los
actos de terrorismo y otras reprochables manifestaciones de la violencia— se hace
imperativo recordar que entre los integrantes del género humano, nacidos todos
“libres e iguales en dignidad y derechos”, existen vínculos ontológicos y genéticos
cuya existencia hace por completo rechazable tanto las doctrinas basadas en una
supuesta  superioridad  racial  como  las  teorías  formuladas  con  la  intención  de



Alcance de la Solidaridad Ciudadana con la Policia, Bogotá

© Naciones Unidas | 3

demostrar la existencia de razas humanas supuestamente distintas . Si todas las
personas del mundo compartimos el origen, si entre nosotros hay, por encima de la
diversidad cultural,  una innegable identidad biológica y espiritual,  las múltiples
relaciones que tenemos con nuestros semejantes deben ser las propias de quienes
han  de  tratarse  como  hermanos  y  como  amigos,  no  como  extraños  y  como
enemigos.

Violan el deber de comportamiento fraterno los que tratan a las personas como
medios y no como fines, los que usan el terror como instrumento de acción política
o como método de guerra, los que se valen del poder para atropellar las libertades
públicas  y  los  que  hacen mal  uso  de  la  libertad  para  acometer  empresas  de
intolerancia  política  o  religiosa,  de  racismo  o  de  xenofobia.  Donde  los  seres
humanos son oprimidos, vejados o explotados, allí no reina la fraternidad.

El olvido o el menosprecio del deber universal de comportamiento fraterno es, sin
duda, uno de los factores que han contribuido a la crisis hoy padecida por este país
en materia de respeto por los derechos humanos y de observancia del derecho
internacional  humanitario.  Hace pocas semanas en Ginebra,  en la Comisión de
Derechos Humanos de las Naciones Unidas, esta crisis fue recordada por el Alto
Comisionado de las Naciones Unidas para los Derechos Humanos al presentar su
informe anual sobre Colombia.  Los múltiples actos de violencia que afrentan y
lesionan a la sociedad colombiana tienen por autores intelectuales y materiales a
personas cuyas actitudes y conductas revelan, desgraciadamente, modos de pensar
y de sentir por completo incompatibles con la ley universal del buen obrar.

El deber de justicia
El deber de comportarnos fraternalmente los unos con los otros exige, en primer
lugar,  que  los  seres  humanos  nos  tratemos  con  justicia.  Esto  significa  que  cada
persona ha de dar a las otras —dentro de las relaciones de alteridad, igualdad y
exigibilidad establecidas en el mundo de lo jurídico— lo que ellas deban recibir para
cumplimiento y satisfacción del derecho.

Hacer justicia es pagar al trabajador igual salario por igual trabajo, dar al hombre y
a la mujer las mismas libertades y oportunidades, o castigar con pena más grave al
genocida que al responsable de un homicidio imprudencial. Pero hacer justicia es
también  favorecer  con  medidas  de  discriminación  positiva  a  los  miembros  de
grupos marginados,  o  privilegiar  en la  distribución de raciones alimenticias  de
emergencia a los enfermos, a los viejos y a los niños, o dar apoyo singular a la
mujer cabeza de familia, o proteger especialmente a quienes, por su condición



Alcance de la Solidaridad Ciudadana con la Policia, Bogotá

© Naciones Unidas | 4

económica, física o mental, se hallan en circunstancias de manifiesta debilidad.

El cumplimiento del deber de tratar a las demás personas con justicia contribuye a
la realización de ese “orden justo” cuya vigencia es, según el artículo 2º de la
Constitución  Política  de  Colombia,  uno  de  los  fines  esenciales  del  Estado.  En  todo
hecho que perturbe o trastorne ese orden hallaremos siempre un proceder injusto:
una conducta con la cual un hombre niega a otro lo que debía darle. El “orden
justo” es el orden opuesto al de la ilegalidad, al de la arbitrariedad y al de la
anarquía.

El deber de justicia se quebranta cuando un hombre incurre en aquellas acciones u
omisiones contrarias a la reciprocidad comunitaria, a la proporcionalidad en los
repartos,  a  la  igualdad  y  el  equilibrio  de  los  intercambios,  o  al  correcto
funcionamiento del régimen democrático. No se comporta de modo fraterno con los
demás el que abusa del poder o del tener, el que vulnera o amenaza los derechos
fundamentales de las personas, el que se sustrae al cumplimiento de sus deberes
institucionales o posicionales, o el que establece, mantiene o fomenta condiciones
opresivas o situaciones de discriminación o de marginación.

El deber de solidaridad
Pero el deber de comportarse fraternalmente con los otros miembros de la especie
humana no sólo nos impone la obligación de ser justos. También nos exige ser
solidarios.  También nos urge imperativamente a la  práctica de ese valor  ético
traducido en la actitud de contribuir al bienestar de los demás.

En nuestros días el concepto de solidaridad ya no pertenece exclusivamente al
campo jurídico. Hoy se habla de la solidaridad a la luz de la antropología, de la
sociología y de la ética. Para los antropólogos la solidaridad es la respuesta del
hombre a su vocación natural de ser comunicante y dialogante. Para los sociólogos,
es  el  cumplimiento  de  una  exigencia  primaria  del  vivir  en  sociedad.  Para  los
estudiosos del saber referido a la conducta responsable, es la puesta en práctica de
la regla de oro en cuya virtud debo hacer por los demás cuanto quiero que hagan
por mí.

Todo hombre sujeto  a  las  leyes de la  humana convivencia  tiene un deber  de
solidaridad con respecto a los demás. Toda persona está obligada, por el mero
hecho  de  serlo,  a  no  cerrarse  en  sí  misma,  sino  a  cultivar  el  sentido  de  la
pertenencia común de los seres humanos a una familia universal, a ejercitarse en el
compartir y en el servir, y a comprometerse en la comunicación de los bienes y en



Alcance de la Solidaridad Ciudadana con la Policia, Bogotá

© Naciones Unidas | 5

el concurso de los esfuerzos. Ser solidario es, para decirlo con las palabras del
pensador británico citado al empezar mi exposición, estar dispuesto a “hacer algo
en toda buena causa”.

Ya en el siglo V antes de nuestra era el filósofo Hierocles de Alejandría enseñó que
cada hombre es un punto interior rodeado por muchos círculos que lo tienen por
centro. El primero de esos círculos concéntricos comprende a los miembros de su
familia. El segundo, a los parientes que están más allá de la comunidad doméstica.
El  tercero,  a  los  conciudadanos.  El  cuarto,  a  todos  los  integrantes  de  la  raza
humana . La solidaridad es una fuerza que debe ir desde el círculo más próximo
hasta el círculo más lejano de nuestra mismidad, desde aquellos que comparten
nuestra vida cotidiana hasta aquellos que viven en tierras cuyos nombres apenas
conocemos.

Solidaridad horizontal y solidaridad vertical
El deber de solidaridad se cumple en dirección horizontal y en dirección vertical. En
la primera dirección la solidaridad opera entre las personas y sus grupos naturales o
jurídicos. En la segunda, entre los servidores del Estado y los que se hallan sujetos
a  sus  potestades,  ya  en  sentido  descendente  (de  los  funcionarios  hacia  los
gobernados), ya en sentido ascendente (de los súbditos hacia las autoridades). Pero
en todas esas direcciones y sentidos el hombre solidario actúa bajo el impulso de
aquella  capacidad  de  identificación  que  conocemos  con  el  nombre  de  “empatía
ética”: la capacidad de llegar a sentir con el otro, sin el cual difícilmente puede
haber seguridad sobre la propia existencia, ni comunicación, ni consideración, ni
división del trabajo, ni despliegue de la generosidad .

Bien advierten los expertos en el  tema que “la solidaridad,  aunque no admite
excepciones,  admite  grados”  .  Por  lo  tanto,  en  su  dirección  horizontal  el
cumplimiento del deber de obrar solidariamente ha de privilegiar a los débiles, a los
más expuestos, a los descaecidos, a los oprimidos y a los que son tratados sin
justicia.

Debemos ser solidarios con los niños, en particular con aquellos que afrontan esas
“condiciones  excepcionalmente  difíciles”  mencionadas  en  el  Preámbulo  de  la
Convención sobre los derechos del niño.

Debemos ser solidarios con las personas mayores (o de la tercera edad), muchas
veces abandonadas o en circunstancias de debilidad patente.



Alcance de la Solidaridad Ciudadana con la Policia, Bogotá

© Naciones Unidas | 6

Debemos ser solidarios con las mujeres, en especial con las que han sido víctimas
de la discriminación, la violencia física, sexual y psicológica, la trata, los estragos de
la guerra o el empleo ilegítimo de los poderes de excepción.

Debemos  ser  solidarios  con  los  pobres,  sumidos  en  las  dramáticas  carencias
materiales de quienes no alcanzan siquiera el “mínimum vital”.

Debemos ser  solidarios  con los  miembros de las  minorías  étnicas,  religiosas y
lingüísticas,  en  múltiples  casos  afectados  por  la  intolerancia,  el  prejuicio  y  la
segregación.
Debemos ser solidarios con las personas que padecen discapacidad, a menudo
enfrentadas a condiciones de vida sumamente precarias.

Debemos ser solidarios con las víctimas de crímenes atroces como el secuestro, la
desaparición forzada, la tortura y el desplazamiento forzado.

Debemos ser solidarios con los refugiados y con los apátridas.

Debemos ser solidarios con los reclusos, puestos con frecuencia en un estado de
cosas inconstitucional.

Debemos ser solidarios con todo hombre, con toda mujer y con todo niño que esté,
por cualquier causa, dentro de un marco situacional de inferioridad, indefensión o
desprotección.

Solidaridad con la fuerza pública
Pero no sólo pesa sobre nosotros la exigencia de cumplir el deber de solidaridad en
su  dirección  horizontal.  También  hemos  de  ser  solidarios  con  las  autoridades
legítimas del Estado democrático, porque ellas ejercen un poder público basado en
la voluntad del pueblo, están al servicio de la comunidad y tienen dos misiones
primarias.  La primera,  ser  protectoras y garantes de los derechos y libertades
fundamentales  de  todas  las  personas  que  viven  en  el  territorio  nacional.  La
segunda, asegurar el cumplimiento de los deberes de índole social en los planos
público y privado.

Las personas de carne y hueso que en el nombre y por la autoridad del Estado
democrático dictan las leyes, gobiernan a sus compatriotas, administran las cosas,
imparten  justicia  o  aplican  los  controles  de  diverso  tipo  instituidos  en  el
ordenamiento jurídico del país —en una palabra, los servidores públicos— llevan a



Alcance de la Solidaridad Ciudadana con la Policia, Bogotá

© Naciones Unidas | 7

cabo  tareas  de  carácter  necesario  e  imprescindible  para  la  existencia,  la
conservación  y  el  desarrollo  de  una  sociedad  democrática.

No es concebible que una democracia perdure si en su interior no hay hombres y
mujeres  encargados  de  dar  cumplimiento  a  los  grandes  cometidos  estatales,
prestar en forma adecuada los servicios públicos y hacer efectivos los derechos y
los intereses de los miembros de la comunidad. La vida de una colectividad estatal
regida por un sistema democrático no es imaginable sin legisladores, sin jueces, sin
regidores gubernativos, sin administradores, sin personas que tengan a su cargo la
defensa armada de la soberanía y de la independencia, o el mantenimiento de las
condiciones necesarias para el imperio del orden justo y de la pacífica convivencia.

En este orden de ideas, los integrantes del cuerpo nacional de policía cumplen una
función y una actividad importantísimas para la vida institucional de Colombia. En
1945 dijo el entonces Presidente de la República, don Alberto Lleras Camargo: “…La
misión de la policía es la más alta, la más noble, la más importante, porque para [la
ciudadanía] la única autoridad con la cual se encuentra a diario y que representa
para  ella  todo  el  poder,  es  la  policía.  El  gobierno,  para  muchos  de  nuestros
compatriotas, no es sino la policía. Y [para el ciudadano] habrá buen o mal gobierno
si  hay buena o mala policía…” .  ¿Quién podría estar en desacuerdo con estas
palabras? Sin la policía no es posible que la ciudad de los hombres viva tranquila y
segura. Sin la policía estaríamos expuestos al desorden y al disturbio. Por partidario
que alguien sea de la doctrina del Estado mínimo, siempre habrá de resultarle
escalofriante el pensar en una urbe privada de policías.

Cuando los miembros del cuerpo nacional de policía desempeñan con solicitud,
eficiencia e imparcialidad las funciones otorgadas a su instituto por la Constitución
y por las leyes, la actividad policiva se convierte en algo sólito, cotidiano y normal a
los  ojos  de la  ciudadanía,  que se  habitúa a  considerar  los  menesteres  de los
oficiales  y  agentes  de  aquel  cuerpo  como  una  de  las  cosas  legítimamente
necesarias para la próspera vida en común. Recordemos que la policía está hecha
para proteger “el orden material y exterior considerado como un estado de derecho
opuesto al desorden, como el estado de paz opuesto al estado de turbulencia” . Si
ello es así, resulta natural que los ciudadanos perciban un cuerpo de policía serio,
responsable y profesional como un valioso instrumento para asegurar la técnica de
conciliación entre las manifestaciones del poder público y el desenvolvimiento de
las libertades fundamentales.

Una de las más importantes funciones de la policía en Colombia es la que algunos



Alcance de la Solidaridad Ciudadana con la Policia, Bogotá

© Naciones Unidas | 8

de  sus  miembros  cumplen  en  materia  de  policía  judicial,  prestando  así  a  los
servidores de la rama jurisdiccional un concurso valiosísimo en la investigación de
los delitos. El ejercicio de tal función —por su naturaleza, por su contenido y su
finalidad—  sólo  resulta  compatible  con  los  instrumentos  internacionales  de
derechos humanos cuando él es asignado a personas que, por su estatus jurídico y
por  su  ubicación  dentro  del  organigrama estatal,  aseguren  de  modo  pleno  la
independencia y la imparcialidad en la administración de justicia y, en concreto, el
cabal respeto del derecho al debido proceso y a las garantías judiciales. Sobre este
tema me parece imprescindible recordar que en su último informe sobre Colombia
el Alto Comisionado de las Naciones Unidas para los Derechos Humanos ha instado
al Gobierno y al Congreso de la República “a no introducir en el ordenamiento
jurídico colombiano normas que faculten a los miembros de las fuerzas militares
para ejercer funciones de policía judicial, ni otras que sean incompatibles con la
independencia de la justicia” . Esta recomendación viene a reiterar las formuladas
en idéntico sentido por la Comisión Interamericana de Derechos Humanos y por los
Relatores Especiales de las  Naciones Unidas sobre tortura y  sobre ejecuciones
extrajudiciales.

Con el  fin de contribuir  al  perfeccionamiento de la actividad policiva en Colombia,
en su último informe sobre el país el Alto Comisionado de las Naciones Unidas para
los  Derechos  Humanos  ha  formulado  varias  recomendaciones  que  atañen  al
benemérito  cuerpo  policial  .  Entre  ellas  mencionaré  las  relacionadas  con  la
observancia  irrestricta  de  los  deberes  impuestos  por  el  derecho  internacional
humanitario, con el impulso de las investigaciones sobre conductas constitutivas de
violación de los  derechos humanos o  de crimen de guerra,  con la  suspensión
provisional y preventiva de los miembros de las fuerzas armadas involucrados en
tales  conductas,  y  con  la  incorporación  del  estudio  sistemático  del  derecho
internacional de los derechos humanos y del derecho internacional de los conflictos
armados en los cursos de formación de los integrantes de dichas fuerzas.

Sin la  solidaridad de los  ciudadanos —sin contar  con su “empatía  ética”— los
servidores  públicos  no  pueden  ejercer  a  cabalidad  las  atribuciones  que  la
Constitución y las leyes les han conferido para lograr la equilibrada y armoniosa
convergencia  entre  la  libertad  y  el  orden.  La  falta  de  apoyo  ciudadano a  las
autoridades puede llegar, en muchos casos, a disminuir o enervar la solicitud y la
eficiencia de aquéllas en el cumplimiento de sus funciones. Mal destino aguarda a
un país donde la gente ya no rodea, con su respaldo solidario, en forma libre y
voluntaria, a los legítimos ejecutores de la voluntad del Estado democrático.



Alcance de la Solidaridad Ciudadana con la Policia, Bogotá

© Naciones Unidas | 9

Del  deber  de  solidaridad  con  las  autoridades  democráticas  emanan  para  los
ciudadanos tres deberes fundamentales: el de acatar el ordenamiento jurídico, el de
respetar y apoyar a los agentes del poder estatal, y el de participar en las cargas de
la comunidad política. Estos deberes —enunciados por muchas constituciones, entre
ellas la de Colombia en 1991— corresponden al ciudadano en razón de que él es
célula de un organismo sin cuya existencia no puede alcanzarse el bien común, y
beneficiario del esfuerzo colectivo.

Los  deberes  a  que  me  refiero  se  cumplen,  por  ejemplo,  cuando  las  personas  se
abstienen de realizar  los comportamientos prohibidos en las normas penales y
policivas, se ajustan a las reglamentaciones sobre el uso de los servicios públicos,
denuncian la comisión de hechos punibles, acuden a prestar el testimonio que se
les pide o pagan los impuestos.

El  deber de solidaridad con las autoridades de un sistema democrático incluye
—claro está— a los miembros de la fuerza pública del Estado. Como antes hacía
notar,  en una sociedad democrática los  integrantes de los  cuerpos militares y
policivos tienen a su cargo importantísimos cometidos a favor de la comunidad,
pues les corresponde, respectivamente, la defensa nacional y la protección del
orden público. Siendo ello así, cabe a todos los ciudadanos la obligación de no
dificultar a los soldados y policías el desarrollo de sus operaciones, de no oponerse
a  la  realización  de  las  actividades  que  cumplen  al  ejercer  sus  legítimas
competencias  y  aun,  llegado el  caso,  de  prestarles  servicios  excepcionales  de
colaboración y asistirlos con acciones humanitarias.

Singularmente valiosa para una sociedad democrática es la vinculación permanente
de los ciudadanos al deber de solidaridad con aquellos servidores del Estado a los
cuales compete la conservación del orden público interno. Ser solidario con los
policías es una exigencia ética y jurídica de la cual nadie puede sustraerse mientras
la actividad policial se desarrolle en términos de legalidad y legitimidad. Ese deber
se concreta, de manera especial, en la observancia de las instrucciones policivas
que, además de ser claras y precisas, impongan conductas de posible ejecución. El
desarrollo  moral  y  cultural  de  una colectividad encuentra  uno de sus  mejores
indicativos  en  la  obediencia  racional,  madura,  reflexiva  y  responsable  a  los
mandatos  legítimos dados  por  autoridad competente  para  asegurar  lo  que los
tratadistas franceses llamaron, con afortunada expresión, “el orden de la calle”. La
pacífica  convivencia  y  el  imperio  de  la  justicia  tienen  su  raíz  y  su  cimiento  en  la
cooperación  ciudadana  con  todas  aquellas  medidas  lícitas  enderezadas  a
salvaguardar un régimen de derecho para las libertades primarias del ser humano.



Alcance de la Solidaridad Ciudadana con la Policia, Bogotá

© Naciones Unidas | 10

Sin embargo, la solidaridad con la fuerza pública no puede ser confundida ni con la
tolerancia de eventuales desbordamientos de sus miembros, ni con la renuncia al
control  social  y político de las actuaciones de quienes la conforman, ni  con la
obediencia  ciega,  robótica  e  incondicional  a  las  órdenes,  exigencias  o
requerimientos de los mismos. En una sociedad democrática los ciudadanos pueden
hacer todo aquello que con arreglo a los valores, principios y derechos enunciados
por la Constitución no debe ser prohibido. En el Estado de derecho los ciudadanos
están  facultados  para  fiscalizar  y  exigir  rendición  de  cuentas  a  los  servidores
públicos.  En el  Estado de derecho los  ciudadanos tienen toda la  libertad para
practicar  pacíficamente  la  crítica,  la  oposición,  el  disenso  y  la  objeción  de
conciencia. La solidaridad no es complicidad. La solidaridad no es encubrimiento. La
solidaridad no es adhesión acrítica e incondicional. La solidaridad democrática es
algo  que  nadie  debe  identificar  con  el  unanimismo,  con  el  gregarismo,  con  la
obediencia  servil  o  con  la  movilización  de  masas  en  formas  manipuladas.

Solidaridad en caso de conflicto armado
El cumplimiento del deber de solidaridad con los cuerpos armados estatales jamás
ha de implicar para la persona la renuncia a su autonomía, a su inviolabilidad y a su
indisponibilidad para situarse en aquello que la doctrina alemana de los derechos
públicos subjetivos denominó el status subjectionis (el estado de sujeción): una
situación pasiva dentro de la cual  el  hombre es,  apenas,  el  soportador de las
proposiciones prescriptivas del Estado, carece de una esfera vital exenta de las
injerencias del poder público y no puede exigir  de éste prestación alguna .  La
observancia de ese deber tiene sentido en cuanto y en tanto ella se produzca
dentro de las condiciones propias del llamado por la ya citada doctrina el status
activae civitatis (el estado de ciudadano activo), donde el miembro de la comunidad
política  actúa como órgano de la  misma y  está  en capacidad de exigir  a  las
autoridades el respeto y la garantía de su condición natural de ser exigente y
merecedor.

En el caso concreto de los países en cuyo territorio se libra un conflicto armado, los
tratados  internacionales  de  derechos  humanos  y  de  derecho  internacional
humanitario imponen a los Estados partes, en defensa de la persona, múltiples
condicionamientos  y  limitaciones  en  la  adopción  y  aplicación  de  medidas
destinadas  a  preservar  la  tranquilidad  y  la  seguridad  públicas,  enfrentar  con
eficacia al bando adverso y mantener la incolumidad de las instituciones. Ni aun en
el caso de guerra que ponga en peligro la vida de la Nación pueden las autoridades
gubernamentales someter a la ciudadanía a un régimen dentro del cual se haga del



Alcance de la Solidaridad Ciudadana con la Policia, Bogotá

© Naciones Unidas | 11

todo imposible el ejercicio de los derechos y libertades fundamentales, o éste se
torne en extremo dificultoso, o se vea privado de toda protección.

Por ello al diseñar sus políticas de defensa y seguridad deben los Estados evitar que
con  su  aplicación  sean  desconocidos  o  desechados  los  principios  y  reglas
internacionales sobre reconocimiento de la diversidad y del pluralismo, respeto por
la oposición, empleo proporcional de la fuerza, uso moderado y racional de armas
letales, legalidad de los delitos y de las penas, independencia de la judicatura,
garantía del debido proceso, limitación de medios y métodos de guerra, y distinción
entre combatientes y no combatientes, para sólo citar algunos de tales postulados y
prescripciones.

Así,  por  ejemplo,  en  situaciones  de  conflictividad  bélica  no  pueden  los  Estados
invocar el deber de solidaridad ciudadana con la fuerza pública para exigir a los
miembros de la población civil que asuman tareas cuyo cumplimiento los privará de
la inmunidad general a ellos otorgada por el derecho internacional humanitario, o
para alentarlos, mediante recompensas y estímulos, a que se comprometan en
actividades incompatibles con su estatus de no combatientes. Cabe recordar que de
conformidad con lo dispuesto por el  artículo 13 del Protocolo II  Adicional a los
Convenios de Ginebra, adoptado por Colombia mediante la Ley 171 de 1994, las
personas civiles gozarán de la protección conferida por ese instrumento “salvo si
participan directamente en las hostilidades y mientras dure tal participación”.

El artículo 13 del Protocolo II consagra una protección general que “cubre a todas
las personas civiles sin distinción” . Mientras los civiles no participen directamente
en las hostilidades deben hallarse protegidos contra los peligros procedentes de
operaciones militares, y está prohibido hacerlos objeto de ataque. Obsérvese que
esta norma no hace depender la protección de los civiles de su neutralidad, ni de su
adhesión ideológica o emocional a esta o aquella parte contendiente. El civil que
permanece  al  margen  de  las  hostilidades  es  inatacable,  sea  cual  sea  su
pensamiento, su sentimiento o su actitud con respecto a los combatientes y a sus
acciones.

Hallándose obligado a la observancia de los principios humanitarios de distinción y
protección de la población civil, el Estado debe abstenerse de adoptar normas o
prácticas que envuelvan a personas civiles en una participación directa (o activa)
en las hostilidades. Ésta se da, según la doctrina del Comité Internacional de la Cruz
Roja, cuando los paisanos intervienen en actos de guerra: en actos que estén, por
su naturaleza o su propósito, destinados a causar daños concretos al personal o al



Alcance de la Solidaridad Ciudadana con la Policia, Bogotá

© Naciones Unidas | 12

material de las fuerzas armadas adversas .

El  derecho  internacional  de  los  conflictos  armados  protege  a  los  civiles  siempre  y
cuando ellos no tomen parte en ataques, esto es, en actos de hostilidad bélica, en
actos de fuerza contra una de las partes en contienda. Cuando miembros de la
población  civil  se  involucran  en  el  lanzamiento  de  esos  ataques  o  en  los
preparativos para realizarlos, quedan expuestos a los riesgos propios de quienes
dentro del fenómeno guerrero desempeñan el rol de combatientes. Cosa distinta es
que los civiles puedan participar en actividades relacionadas con el “esfuerzo de
guerra” sin perder por ello su condición jurídica de no combatientes . Un civil no se
convierte en combatiente por el solo hecho de apoyar con su trabajo o con sus
bienes  el  fortalecimiento  de  una  de  las  partes,  pues  tal  apoyo  no  implica
participación directa en las hostilidades .

Sobre el tema de la participación de los civiles en actividades que los hacen perder
la protección humanitaria ha sostenido recientemente la Corte Constitucional de
Colombia: “Las estrategias de seguridad y defensa pueden contemplar un papel
para  los  particulares.  Así,  y  sin  que  esta  enumeración  sea  taxativa,  pueden
comprender mecanismos de cooperación con la administración de justicia y con la
fuerza pública,  pero sin colocar a los civiles en la  disyuntiva de ser  aliados o
enemigos;  dichas  estrategias  pueden  igualmente  establecer  programas  de
sensibilización y alerta frente al terrorismo, pero sin transformar a los particulares
en espías al servicio del Estado, o en sucedáneos de la fuerza pública. Esto significa
entonces  que las  mencionadas  estrategias  de  seguridad y  defensa no  pueden
imponer  deberes  tales  a  la  población  civil,  que  terminen involucrándola  en  el
conflicto  armado,  ya  que  [con  ello]  no  sólo  se  estaría  afectando  el  principio  de
distinción derivado del  derecho internacional  humanitario,  sino que además se
estaría  desconociendo  el  mandato  constitucional,  según  el  cual,  las  tareas  de
protección de la soberanía y el orden público corresponden a la Fuerza Pública, y no
a los particulares…” .

De otra parte,  la  “empatía ética” entre los agentes de la fuerza pública y los
ciudadanos se funda en la confianza y en el respeto mutuos. La solidaridad de los
pobladores  de  un  territorio  con  los  servidores  del  Estado  que  allí  adelantan
operaciones militares o actividades de policía puede verse gravemente afectada
cuando ellas se realizan sin un miramiento profundo por la dignidad humana de
todas las personas, aun de aquellas que se han armado para derrocar al gobierno
legítimo o han incurrido en otras conductas violentas. No ha de olvidarse que la
legitimidad de las instituciones se empaña con las conductas ilegales o arbitrarias



Alcance de la Solidaridad Ciudadana con la Policia, Bogotá

© Naciones Unidas | 13

de quienes ejercen competencias en cuyo desenvolvimiento puede haber uso de la
fuerza o empleo de las armas de fuego.
Consideraciones finales
Uno de los grandes logros espirituales del siglo XX fue el descubrimiento de la ética
del encuentro interpersonal, ya vislumbrada por Immanuel Kant en el siglo XVIII.
Hoy sabemos que no puede haber convivencia sana sin el descubrimiento y la
aceptación plena del otro. Hoy sabemos que tras las graves violaciones de los
derechos humanos y los crímenes de guerra siempre está el error moral de tratar al
otro  como un  objeto  y  no  como persona,  es  decir,  como sujeto  de  derechos
inherentes y como razón de ser de las instituciones.

La solidaridad es una de las más nobles formas de relación interpersonal. Es uno de
aquellos modos humanos de relacionarse que los filósofos contemporáneos llaman
“dilectivos”, por oposición a los manifestados en fenómenos como la guerra y la
represión ilegal. La solidaridad hace que los hombres marchen juntos, como en el
verso homérico , sin desconfianzas, rivalidades o manipulaciones. La solidaridad se
sobrepone  a  los  prejuicios  y  a  los  estereotipos.  La  solidaridad,  en  fin,  logra  que
todos  —tanto  los  que  dan  como los  que  reciben— descubran  la  grandeza  de
compartir.

Sin duda en la Colombia de hoy nos confortan y edifican a diario las actuaciones de
muchas personas solidarias, entre ellas no pocos miembros de la Policía Nacional,
que llevan el cumplimiento de su deber hasta el sacrificio de sus propios derechos.
Junto  con  los  demás  ciudadanos  solidarios,  esos  policías  contribuyen  a  edificar  lo
que  Dag  Hammarskjöld  —el  Secretario  General  de  la  ONU  muerto  en  tierras
africanas en 1961, mientras cumplía tareas relacionadas con el logro de la paz—
describió como “una comunidad basada en la justicia y una justicia alcanzada en
común” .

Bogotá, D.C., 25 de abril de 2003.

https://hchr.hrev.org/wp-content/uploads/2003/04/po0324.pdf

Descargar documento

https://hchr.hrev.org/wp-content/uploads/2003/04/po0324.pdf

