
El Honor del Guerrero – Qué es el Derecho Internacional
Humanitario

© Naciones Unidas | 1

Por Anders Kompass, Coordinador Residente (e) del Sistema de las Naciones Unidas
en  Colombia  y  Director  de  la  Oficina  del  Alto  Comisionado  de  la  ONU  para  los
Derechos Humanos.Stendahl,  en su novela «La Cartuja de Parma», describió la
confusión de la batalla de Waterloo;  Tolstoy,  en sus «Cuentos de Sevastopol»,
describió la camaradería de los reductos rusos durante la Guerra del Crimea. Sin
embargo, no hay un recuento más severo que “Recuerdo de Solferino” , donde
Henri Dunant describe la apariencia de un campo de batalla al final de un combate:
el  suelo ennegrecido por la sangre coagulada y cubierto de armas, morrales y
túnicas  abandonadas;  fragmentos  de  cuerpos  por  doquier;  hombres  heridos
arrastrándose  hacia  charcos  de  fango  ensangrentados  para  aliviar  su  sed.

Cuando en 1862 se publicó su”Recuerdo”, con descripciones de las enfermeras de
Castiglione,  quienes decían de sus pacientes moribundos,  «Tutti  fratelli»  («Son
todos hermanos»), Jean-Henri Dunant se convirtió en una celebridad moral. El había
visto algo que existía desde tiempos inmemoriales – el campo de batalla – y lo
había visto de otra manera; había fijado su atención, como pocos lo habían hecho
anteriormente, en los heridos y moribundos que quedaban allí luego de la partida
de capitanes y reyes.

Al igual que Florence Nightingale en la campaña del Crimea, se había negado a
aceptar que la guerra solamente incumbía a los militares: en su calidad de civil
había entrado en su esfera moral e insistido en que lo que ocurría allí era del interés
de todos.

Dunant hizo una gira por las capitales de Europa, utilizando su fama para reunir
apoyo  para  un  proyecto  nuevo:  un  acuerdo  internacional  que  permitiera  que
sociedades de primeros auxilios atendieran a los heridos en tiempo de guerra.

Siendo de origen suizo, Dunant estaba a favor de una organización de voluntarios
neutrales  que  atendiera  a  los  heridos  de  ambos  bandos.  Un  comité  de  cinco
miembros, conformado por personas notables de Ginebra, constituido en febrero de
1863 para difundir las ideas de Dunant. Este sería el núcleo de lo que más tarde se
convertiría en el Comité Internacional de la Cruz Roja (CICR).

En agosto de 1864, el gobierno suizo patrocinó una reunión de representantes de
16  países  en  Ginebra,  con  el  fin  de  acordar  mejoras  en  los  servicios  médicos
prestados  en  el  campo  de  batalla.

Durante la reunión, un hombre sugirió que los trabajadores médicos utilizaran un



El Honor del Guerrero – Qué es el Derecho Internacional
Humanitario

© Naciones Unidas | 2

brazalete blanco; otro que se agregara una cruz roja – como tributo a la bandera
Suiza. Nació así la Cruz Roja – quizás el símbolo más reconocido universalmente en
el mundo. Tres semanas después, doce de los representantes firmaron un acuerdo
que  definió  neutralizar  los  hospitales,  las  ambulancias  y  el  personal  médico,  y
estableció el  principio según el  cual los soldados enemigos merecían la misma
atención médica que las tropas propias.

Para cuando murió Dunant en 1910 – recibió el primer Premio Nobel de la Paz en
1901 -, la mayoría de los países habían establecido sociedades nacionales de la
Cruz Roja. En el mundo islámico, las sociedades se conocían, y aún se conocen,
bajo el nombre de Media Luna Roja.

Durante la Primera Guerra Mundial, la Cruz Roja se había convertido en lo que es
aún hoy: el mayor movimiento humanitario en el mundo.

En el  campo del  derecho internacional,  en  vísperas  de 1914,  la  campaña por
civilizar la guerra había extendido sobre el campo de batalla un conjunto de nuevos
acuerdos, para proteger a los combatientes.

El Convenio de La Haya de 1907, y la revisión del Acuerdo de Ginebra de 1906,
codificaron  las  normas  de  la  guerra  en  la  tierra  y  en  el  mar,  y  sentaron  reglas
básicas  para  el  tratamiento  de  los  prisioneros  de  guerra.

Al llegar el año de 1914, la idea de guerra civilizada de Dunant era un elemento
central de la autoestima de la cultura europea, de su creencia cómoda de que la
civilización había acabado con la barbarie de una vez por todas.

Algunos críticos manifestaron opiniones contrarias. El teórico militar prusiano, Carl
von  Clausewitz  –  al  escribir  en  la  década de  1820,  antes  de  Dunant  –  había
desechado  la  idea  de  que  la  guerra  se  podría  civilizar  mediante  un  acuerdo
internacional.

«La guerra es un acto de fuerza», dijo, «para obligar a nuestro enemigo a hacer
nuestra voluntad …». Clausewitz dio por hecho que aún la guerra total era un ritual
racional, una utilización controlada de la violencia para lograr objetivos políticos y
diplomáticos por otros medios. También creía que la violencia debía cumplir ciertas
normas morales: su visión de la guerra total no incluía el homicidio indiscriminado
de civiles ni el homicidio y la tortura de prisioneros. El presumía que tales prácticas
eran indignas de un soldado.



El Honor del Guerrero – Qué es el Derecho Internacional
Humanitario

© Naciones Unidas | 3

Para  ser  justos  hay  que reconocer  que  el  mismo Dunant  nunca  creyó  que la
autoridad de un acuerdo internacional fuera suficiente.

Sin tratar el tema, él comprendía que tales acuerdos se fundamentan en una fuente
moral más profunda, perteneciente a los códigos de honor del guerrero. Si bien
varían tales códigos entre una cultura y otra, parecen existir en toda cultura, y sus
rasgos comunes están entre los artefactos más antiguos de la moralidad humana,
desde el código cristiano de caballería hasta el bushido japonés ó el «honor del
guerrero» el  estricto  código ético del  samurai,  aparecido en el  Japón feudal  y
registrado en el siglo XVI.

En su calidad de sistemas de ética, éstos códigos se interesaban principalmente por
establecer  las  reglas  del  combate  y  definir  la  etiqueta  moral  mediante  la  cual  los
guerreros se juzgaban merecedores o no del respeto mutuo.

El honor del guerrero implicaba la idea de la guerra como teatro moral en el que la
persona mostraba sus virtudes viriles en público. Combatir con honor era combatir
sin temor, sin vacilación y, por implicación, sin engaño. Los códigos reconocían la
paradoja  moral  del  combate:  que  quienes  luchan  entre  sí  con  coraje  estarán
vinculados por el respeto mutuo, y que si unos y otros perecen combatiendo, serán
hermanos en la muerte.

El  honor  del  guerrero  era  tanto  un código de pertenencia  como una ética  de
responsabilidad. Donde se practicaba el arte de la guerra, los guerreros distinguían
entre  los  combatientes  y  los  no  combatientes,  los  blancos  legítimos  y  los  no
legítimos,  las  armas morales y  las  inmorales,  y  los  usos civilizados y aquellos
bárbaros en el tratamiento de prisioneros y heridos.

Es posible que tales códigos hayan sido reconocidos con igual frecuencia por su
incumplimiento que por su cumplimiento, pero sin ellos la guerra no es guerra – no
es más que carnicería.

Los códigos del guerrero eran particulares, es decir, se aplicaban sólo a ciertas
personas y no a otras. El rasgo particular de la tradición europea del derecho de
gentes, que comenzó a tomar forma en el siglo XVI mientras los juristas buscaban
cómo conciliar  las  leyes y  costumbres de religiones y  estados competidores y
frecuentemente en guerra, fue su ambición universal.

El derecho de gentes, sobre el cual se basó el Convenio de Ginebra, intentó por



El Honor del Guerrero – Qué es el Derecho Internacional
Humanitario

© Naciones Unidas | 4

primera vez imaginar normas que serían aplicables a todos los individuos, cristianos
e infieles, seglares y creyentes, ciudadanos y no ciudadanos.

El  Acuerdo  de  Ginebra  reunió  el  honor  del  guerrero  europeo  y  buscó  hacerlo
universal, o sea, que abandonara su sesgo particularista y brindara su protección a
todas las personas, sin importar bajo cuál bandera combatieran.

Sin embargo, el dominio de la ley sobre la guerra siempre ha sido incierto. El control
determinante sobre la acción inhumana en el campo de batalla está dentro del
guerrero mismo, en su concepción de lo que es honorable hacer con las armas y lo
que no lo es.

En las palabras del historiador militar británico John Keegan, «No existe ningún
sustituto del honor como medio para obligar a la decencia en el campo de batalla;
nunca ha existido y nunca existirá. No existen jueces; y aún más cierto, no existen
agentes de policía en el lugar en que se causa la muerte en el combate.»

En 1948,  las  Naciones Unidas adoptaron la  Declaración Universal  de Derechos
Humanos, la cual declaró, en el lenguaje sonoro de su primer artículo, que todos los
seres humanos nacen libres e iguales en dignidad y derechos y que dotados como
están de razón y conciencia deben comportarse fraternalmente los unos con los
otros.

Sin  importar  cómo  se  define  comportarse  fraternalmente,  éste  no  puede  incluir
hacer la guerra. La moderna tradición de derechos humanos considera la guerra
como una violación moral, y ante el que hace la guerra y la violación moral de estos
principios, los activistas de derechos humanos no pueden permanecer indiferentes.

En 1949, el CICR actualizó su mandato estableciendo cuatro tratados separados,
conocidos como los cuatro Convenios de Ginebra.

Estos convenios no hablan sonoramente de la fraternidad. En cambio, aceptan que
no  pudiendo  siempre  evitarse  las  guerras,  es  necesario,  como  pedía  Dunant,
prevenir o, por lo menos, aminorar sus horrores.

Sólo buscan asegurar que los guerreros se ajusten a ciertos principios básicos de
humanidad, siendo el principal de ellos el de dejar a salvo a los civiles y al personal
médico y a todos aquellos que han quedado fuera del combate.

Estas dos tradiciones – los derechos humanos y las normas de la guerra – inspiran a



El Honor del Guerrero – Qué es el Derecho Internacional
Humanitario

© Naciones Unidas | 5

los  activistas  humanitarios  en  todas  las  zonas  de  peligro  del  mundo,  pero  en
realidad son dos moralidades prácticas diferentes.

Bajo el  derecho internacional,  el  Comité Internacional  de la  Cruz Roja tiene el
mandato de promover y velar para que sean observadas las reglas de los Convenios
de Ginebra.

Este mandato le da derechos que no disfrutan otras organizaciones humanitarias:
autoridad para visitar y hacer un registro de todos los prisioneros de guerra, para
supervisar los intercambios, y para educar a los combatientes en las normas de la
guerra.  El  interrogante  clave  es  si  este  marco  jurídico  es  apropiado  para  las
condiciones caóticas del mundo existentes luego de terminada la Guerra Fría.

¿Siguen los guerreros nuevos combatiendo de acuerdo con las antiguas normas?
Las  violaciones  tienen  lugar  en  todo  conflicto,  aún  entre  combatientes  que  son
ambos  firmantes  de  los  Convenios.  Pero  los  delegados  de  la  Cruz  Roja  ahora
encuentran  un  tipo  de  guerra  que  Dunant  nunca  habría  podido  imaginarse.

De los casi cincuenta conflictos actuales, pocos siguen el clásico patrón de la guerra
profesional  entre  estados.  Estos  conflictos  incluyen  insurrecciones  militares  y
campañas guerrilleras, sublevaciones de minorías étnicas, y pandillas chacales que
se  pasean  libremente  por  estados  fracasados.  En  estos  conflictos,  los  civiles
siempre  están  en  la  línea  de  fuego.

En la época de Solferino, el propósito de la guerra era vencer a las fuerzas militares
del  enemigo.  Con Hittler  cambió el  propósito de la  guerra.  Ahora éste incluye
aterrorizar, deportar y hasta exterminar a la población civil del enemigo.

Para  que  los  Convenios  de  Ginebra  cumplan  su  cometido,  tienen  que  existir
ejércitos  lo  suficientemente  disciplinados  para  cumplir  con  la  distinción  entre
combatientes  y  civiles,  entre  blancos  militares  y  no  militares.

Durante todo el siglo veinte, el derecho humanitario ha estado participando en una
carrera desigual con las invenciones demoníacas de la tecnología militar y la cara
siempre cambiante de la guerra moderna. Cuando se revisaron las Convenciones de
Ginebra en 1949, el Artículo 3 común amplió su cobertura para incluir las guerras
civiles y otros conflictos que no eran internacionales. El Protocolo II incluye a todos
los combatientes dentro de estos conflictos.



El Honor del Guerrero – Qué es el Derecho Internacional
Humanitario

© Naciones Unidas | 6

Quedaba claro que la codificación de los derechos humanos y de los principios del
derecho humanitario no es suficiente.

Actualmente tenemos los códigos, y eso es muy importante: si se quiere que las
personas se comporten mejor, es mucho mejor comenzar con un conjunto de reglas
compartidas. Pero aún tenemos por delante el trabajo realmente duro de hacer
cumplir estos códigos. Y esto se debe realizar en diversos niveles. Tenemos que dar
fin a la cultura de impunidad, que con demasiada frecuencia hace que sea más fácil
que la persona que asesina 10. 000 personas eluda la justicia que la persona que
asesina  a  una  sola.  Esto  es  una  obscenidad  que  el  mundo justamente  desea
corregir.

Para  tratar  los  espantosos  crímenes  cometidos  en  la  antigua  Yugoslavia  y  en
Ruanda, el Consejo de Seguridad de las Naciones Unidas creó dos tribunales, que
actualmente están trabajando con ahínco. Sus agentes acusadores están obligados
por ley a llevar ante la justicia a todos los responsables de crímenes de guerra y
contra la humanidad, cometidos en estos conflictos.

Pero  no  bastan  los  tribunales  ad  hoc,  creados  únicamente  cuando  grandes
violaciones ya han tenido lugar. Debe quedar en claro que las mismas normas de
justicia serán aplicadas donde en el mundo se cometan crímenes de este tipo. Y por
eso  es  tan  importante  la  Corte  Penal  Internacional,  cuyos  estatutos  fueron
aprobados en Roma en 1998.

De los más de 140 Estados que firmaron la aprobación a la existencia de la Corte,
han ratificado 52 (hasta febrero de 2002). Se necesitan 60 ratificaciones para que la
Corte Penal Internacional pueda comenzar a cumplir los requisitos necesarios para
entrar en vigencia. Es decir que muy probablemente antes de finalizar el año 2002,
la humanidad haya hecho realidad esta meta.

No puedo concebir una mejor forma en la que los Estados puedan dejar huellas en
este  comienzo  de  siglo,  que  la  de  tomar  todas  las  medidas  necesarias  para
instaurar la Corte, con una participación tan universal como sea posible.

La justicia penal es vital porque constituye una medida disuasiva, pero se requieren
muchos otros elementos para realmente proteger los derechos humanos y hacer
cumplir el derecho humanitario. Si miramos aquellos países que tienen un historial
relativamente bueno sobre este tema, vemos que de ninguna manera dependen
únicamente  de  la  disuasión  para  hacer  que  las  personas  se  comporten



El Honor del Guerrero – Qué es el Derecho Internacional
Humanitario

© Naciones Unidas | 7

correctamente.

Si las personas se abstienen de la violencia y buscan resolver sus diferencias de
manera civilizada, es porque a través de un largo tiempo han aprendido a esperar
ese comportamiento de si mismos y de los demás. Es porque viven en una sociedad
que  posee  instituciones  que  les  permiten  presentar  sus  motivos  de  queja  de
manera  pacífica  y  buscar  soluciones  que  tienen en  cuenta  los  intereses  de  todos.
Semejante sociedad no se puede crear de la noche a la mañana, ni  se puede
reconstruir fácilmente luego de que haya sido destruida.

Es mucho más difícil  lograr que esto opere cuando los recursos son escasos y
muchas  personas  padecen  hambre,  como  actualmente  es  el  caso  de  muchos
países.  Pero  el  dinero  y  la  riqueza  solos  no  bastan.  De  hecho,  los  cambios
económicos súbitos que enriquecen una parte de la población mientras sumen a
otros  en la  inseguridad a  menudo llevan a  una disminución de civilidad y  un
aumento de violencia aún cuando aumenta el ingreso promedio.

Por eso las Naciones Unidas se enfocan cada vez más en la sociedad civil y el buen
gobierno. También por esto su trabajo por el desarrollo está vinculado directamente
con el trabajo por la paz y la seguridad.

Hemos aprendido que un desarrollo que descuida los factores sociales y políticos a
menudo  se  descarrila  debido  al  conflicto  y  a  la  inversa,  que  la  prevención  del
conflicto y la construcción de paz después del conflicto están condenadas al fracaso
a menos que permitan a una sociedad desarrollarse.

Las personas encuentran muy difícil ganarse la vida de manera saludable y honesta
cuando  viven  en  medio  del  conflicto,  y  de  por  sí  las  personas  a  quienes  se  les
impide ganar la vida de manera saludable y honesta tienen mayor probabilidad de
involucrarse en conflictos. Existe un círculo vicioso de guerra y pobreza, que debe
ser reemplazado con un círculo virtuoso de paz y prosperidad. Y es precisamente
esa la razón de ser de las Naciones Unidas.


