
‘El perdón es de lo imperdonable’: filósofo Guillermo Hoyos

© Naciones Unidas | 1

Analiza  implicaciones  de  la  reconciliación  y  sus  premisas:  memoria,  perdón,
reparación y castigo.

Esta expresión provocadora de Jacques Derrida,  el  filósofo  judío  francés de origen
argelino, pronunciada en entrevista para Le Monde, después de la experiencia de
los campos de concentración y de la posición política de muchos franceses frente a
ello, ha motivado a muchos filósofos, científicos sociales y juristas a profundizar en
la naturaleza del perdón.

Derrida parece sugerir que precisamente este perdón de lo imperdonable, que tiene
que ver con lo que llamamos crímenes de lesa humanidad, los que se declaran
imprescriptibles, los que van en contra de los derechos humanos en cuanto tales,
en contra  de la  humanidad,  aunque parezca imposible,  es  posible  y  en cierta
manera nos permite, si algo todavía hoy lo permite, barruntar lo divino en el sentido
en que pensamos que sólo un Dios puede perdonar lo imperdonable. Inclusive los
no musicales religiosamente (no creyentes) pueden aprender a perdonar. En la
entrevista habla también «de una nueva democracia por venir».

Esto  nos  lleva  primero  a  desteologizar  el  perdón,  de  suerte  que  no  se  deje
únicamente a personas creyentes que perdonan porque su religión así lo predica o
porque ellos mismos desde sus convicciones se creen capaces de ello.

En este sentido, Manuel Reyes Mate, quien ha estado muy cerca del proceso de
reconciliación en España, especialmente de todo lo relacionado con Eta desde la
perspectiva del Partido Socialista, ha escrito recientemente que ni la justicia ni la
libertad son términos propios e inventos de la Ilustración, sino que la modernidad
los  ha  tomado  de  viejas  tradiciones  religiosas  y  los  ha  traducido  en  sentido
moderno; de igual manera, anuncia que tarde o temprano la cultura del perdón
tendrá que ser virtud cívica, sin dejar de ser para muchos solo virtud religiosa.

Si se considera la situación creada por el 11 de septiembre del 2001, es evidente
que sin la cultura del perdón como virtud cívica se seguirán atizando en el ámbito
mundial nuevas violencias, nuevos terrorismos, nueva guerras. Y si pensamos en
Colombia,  es  claro  que  dos  gobiernos  de  seguridad  democrática  en  nada
favorecieron  la  virtud  cívica  del  perdón.

Ante la situación creada por los diálogos que ya han comenzado, también se puede
evaluar nuestra cultura política como colombianos. Los más dicen estar de acuerdo
con lo que sucede en temas de paz, pero habría que preguntarles hasta dónde



‘El perdón es de lo imperdonable’: filósofo Guillermo Hoyos

© Naciones Unidas | 2

estarían dispuestos a perdonar lo imperdonable. Para no hablar de quienes no están
dispuestos a perdonar a ningún precio y por ello optan de todas formas por seguir
la guerra para que al final haya vencedores y vencidos, los dueños de la verdad y la
moral,  y  los  bandidos,  los  que sobrevivan para ser  castigados,  hasta  que «se
pudran» en una cárcel. Y punto.

Desafortunadamente, entre quienes están por la reconciliación que nos lleve a la
paz, la mayoría piensa que la memoria que buscamos y la verdad que reclamamos
es solamente para la reparación de las víctimas y para que se castiguen todos los
delitos. Pero resulta que memoria y verdad también pueden llevar a reconocimiento
de culpa por el victimario, a justicia transicional acompañada de perdón, que no
siempre significa olvido, como piensan algunos al identificar perdón y olvido.

El tema de la reconciliación es tan complejo que es necesario que de él se ocupe
por un lado la filosofía moral y por otro, la filosofía política y del derecho. No bastan
leyes generosas que estimulen el proceso, este es un proceso social y personal que
compromete personas y requiere la participación de la sociedad civil. Piénsese en la
transición de España a la democracia, en la de Chile, en la de Sudáfrica, en la
reconstrucción no solo material sino social de Europa, ahora madura para que ese
gran experimento que se llama Unión Europea reciba el Premio Nobel de la Paz.

En el caso colombiano, no podemos olvidar la fundación de la Unión Patriótica,
cuando en medio del proceso de paz del presidente Betancur fuimos sorprendidos
en  Casa  Verde,  en  la  Uribe,  los  miembros  de  la  Comisión  de  Verificación  de  los
acuerdos de paz, por el secretariado de las Farc, con la firma del documento por el
cual se reintegrarían gradualmente a la escena política pública institucional.  La
respuesta de muchos colombianos a esta actitud y a este relevante hecho político,
ante su acogida por amplios sectores de la población, fue la de no perdón.

En pocos años, la masacre de la Unión Patriótica acabó con este esperanzador
experimento ante la indiferencia de la sociedad civil, que no parecía tener reservas
de virtud civil como cultura del perdón. Todo lo contrario, se toleró sin protestar la
aniquilación del movimiento político. Ni siquiera años más tarde fue posible que el
gobierno  de  la  seguridad  democrática  se  comprometiera  con  la  comisión  de
«solución  amistosa»,  creada  para  superar  civilmente  el  conflicto  vigente  por  la
masacre  de  más  de  3.500  militantes  de  la  UP.

Podemos, por tanto, decir que los colombianos tenemos como asignatura pendiente
la cultura política en general y en particular la cultura cívica del perdón. También la



‘El perdón es de lo imperdonable’: filósofo Guillermo Hoyos

© Naciones Unidas | 3

clase política. Proceso de reconciliación, como el que pretende poner en marcha el
Gobierno, sin memoria, es ilusorio.

Pero no basta con hablar de memoria y reparación, si ambas no se ponen en el
horizonte de la reconciliación y de la paz. No es un mero «ajuste de cuentas» por
las buenas. Por ello insistimos en el planteamiento moral de Derrida.

Perdón, para que valga la pena y pueda ser por tanto de lo imperdonable, ya que lo
perdonable será perdonado sin problemas por alguna compensación como castigo o
reparación, no puede significar olvido; todo lo contrario, exige que haya a quién y
qué perdonar. Más aún, hay una discusión entre los expertos si es necesario el
reconocimiento de la culpa y señales de arrepentimiento, de reconocimiento del
error y del propósito de no volverlo a cometer. Quien no es capaz de reconocer
culpa es un «sin vergüenza».

Es el perdón mismo el que cura y este se da entre dos, el causante del dolor y el
que lo ha sufrido y lo sigue sufriendo. El sentimiento de resentimiento y el de
indignación por parte de la sociedad civil se mitiga, no se borra totalmente en esa
comunicación entre victimarios y víctimas, de la cual los dioses y la sociedad son
testigos (el Estado como su representante en muchos casos).

El perdón de lo imperdonable, como se ve, es una virtud moral, relacionada con la
política y lo jurídico, pero no son lo mismo. Hay un perdón político, amnistía, indulto
y  figuras  semejantes,  que  puede  articularse  en  perdón  legal,  rebaja  de  penas.
Mientras el perdón como virtud moral exige una actitud sincera de querer perdonar
y de saber ser perdonado, la virtud política reconoce públicamente la culpa. Por qué
motivos lo haga es asunto de cada quien. La sociedad civil  debe reconocer la
sinceridad de la promesa si se le apuesta a la reconciliación, modo de vida para un
futuro inmediato. De acuerdo con esto, es posible negociar el sentido y los alcances
del perdón legal.

Esta  diferencia  entre  la  dimensión  moral  y  la  política  del  perdón nos  permite
comprender por qué hablar de política del amor, como lo hicieron un candidato y
una candidata a la Alcaldía de Bogotá, puede ser una respuesta retórica a la política
del odio, a la que nos estaba acostumbrando la seguridad democrática; pero no es
necesario ir tan allá, la política está en el medio, es de la justicia como equidad, del
reconocimiento  del  otro  como  diferente  en  su  diferencia  y  por  tanto  como
interlocutor  válido.  Este  es  el  sentido  de  ciudadanía  moderno,  basado  en  la
confianza, en la capacidad de cooperación social y de reciprocidad. Este es el tejido



‘El perdón es de lo imperdonable’: filósofo Guillermo Hoyos

© Naciones Unidas | 4

social que se pretende reconstruir con la reconciliación a la cual se orientan todas
las leyes de justicia transicional y reparación.

Debemos apostarle a una sociedad tolerante, decente, en la que la comprensión del
adversario  no  significa  estar  de  acuerdo  con  él,  pero  sí  respetarlo  como
conciudadano.  Es el  sentido de justicia como fairness,  porque en política y en
derecho también es posible el juego limpio.

Creo  que  en  este  momento  lo  más  importante  es  que  los  colombianos  nos
preguntemos qué tan alta tenemos la virtud cívica de la cultura del perdón. Si
llegamos a la actitud de querer poder perdonar lo imperdonable o si pensamos que
el tema de la impunidad es asunto de justicia, no como equidad, sino como castigo,
traducida en años de cárcel.

Desafortunadamente las escuelas de derecho en Colombia parecen temerle a la
moral, la confunden con la de los creyentes y no tienen en cuenta que también los
no musicales religiosamente tienen argumentos y recursos morales suficientes para
defender en el espacio político y jurídico la justicia como equidad; es decir, como
garante de la dignidad humana, que no tiene precio ni valor, de la autonomía de la
persona moral y de su capacidad de luchar políticamente por el reconocimiento.

Si la generosidad no alcanza para más que para «perdonar» procedimentalmente,
en «negociaciones» de reparación, no creo que este proceso llegue a feliz término.
Virtud cívica sin cultura del perdón, sin actitud moral de perdonar y solicitar ser
perdonado,  termina por  marchitarse.  La foto de Willy  Brandt,  de rodillas  a las
puertas del gueto de Varsovia, simboliza cómo el perdón político exige muchas
veces, en casos como el del holocausto, la actitud del perdón moral. Estimo que el
caso colombiano no es nada diferente.

Acerca de Guillermo Hoyos Vásquez

Doctor en Filosofía de la U. de Colonia, es uno de los contados filósofos en ejercicio
que tiene el país. Dirige el Instituto Pensar, de la U. Javeriana. Fue parte de una de
la comisión de paz del gobierno de B. Betancur.

http://www.eltiempo.com/justicia/ARTICULO-WEB-NEW_NOTA_INTERIOR-12327159.h
tml
 

http://www.eltiempo.com/justicia/ARTICULO-WEB-NEW_NOTA_INTERIOR-12327159.html
http://www.eltiempo.com/justicia/ARTICULO-WEB-NEW_NOTA_INTERIOR-12327159.html

