
La reconciliación de un etnocidio

© Naciones Unidas | 1

La  última  entrega  de  la  revista  Semana  Educación  se  centró  en  la  paz  y  la
reconciliación. A principios del siglo XX por el río Putumayo, además del caucho,
corrió mucha sangre: cerca de 30.000 indígenas fueron asesinados.

En 1909 el nombre del Putumayo apareció en el periódico Trust de Londres. La
región, sistemáticamente olvidada en Colombia, fue noticia al otro lado del Atlántico
por cuenta de las atrocidades que padecían los indígenas. Todo debido al caucho.
Trabajo forzado es apenas un eufemismo para referirse a los latigazos, azotes,
encadenamientos, violaciones, mutilaciones, asesinatos, desapariciones,
fusilamientos y quemas que sufrían los indígenas huitoto, andoque, ocaina y bora.
Horror, muerte y dolor fueron los sinónimos de la bonanza cauchera.

No en vano ese primer reportaje que estremeció a los londinenses se tituló ‘El
paraíso del diablo’. Un edén arrasado por la fiebre del caucho. A principios del siglo
XX comerciantes y empresarios llegaron al Putumayo y al Amazonas para explotar
este producto. Su mano de obra fueron los indígenas de la zona, a quienes se les
impuso un régimen del terror con condiciones muy similares a las de la esclavitud.
Debían cumplir unas metas de recolección y si no las alcanzaban el castigo era el
pan de cada día. Casi 30.000 indígenas perecieron en una carrera azuzada por la
ambición.

En el corregimiento de La Chorrera, Putumayo, se erigió la compañía cauchera Casa
Arana. Ese sería el nombre de uno de los más aberrantes verdugos. Fue fundada
por el empresario Julio César Arana en 1881 y en 1899 llegó a Colombia. Según
relata el profesor Augusto Javier Gómez, en el informe del Centro Nacional de
Memoria Histórica (CNMH) sobre el Putumayo, “a punta de hambre, golpizas y
cansancio, la compañía esclavizó y asesinó a miles de indígenas mientras sacaba
caucho para suplir la gigantesca demanda mundial”.

De acuerdo con el testimonio de un indígena huitoto, recopilado por el CNMH a
partir del Archivo General de la Nación, las agresiones eran frecuentes en la Casa
Arana. “Nos azotaban con un látigo grueso, hecho de cuero de danta, a unos,
extendiéndolos en el suelo y boca abajo, sujetos a cuatro estacas y, a otros,
amarrándolos de las manos a la espalda y colgándolos después de un árbol o de
una viga de la casa. Cuando dejaban de azotarnos nos echaban en las heridas agua
sal caliente. A mí me castigaron en esa forma muchas veces”, se lee en el
documento.



La reconciliación de un etnocidio

© Naciones Unidas | 2

El edificio donde residían y trabajaban los empleados de Arana fue por excelencia el
escenario de torturas. La construcción levantada en el corazón de la selva se
consagró, durante más de un siglo, como el símbolo del etnocidio indígena. El
silencio reinó durante todo ese tiempo. Hasta que esa misma Casa Arana se
convirtió en un centro cultural por decisión misma de las víctimas, de las 22
comunidades indígenas que conforman La Chorrera. Y es que la violencia para estos
pueblos no empezó hace 60 años. Lleva siglos. La diferencia es que poco se ha
hablado de ese conflicto.

En 2008 el Ministerio de Cultura declaró la Casa Arana como bien de interés
cultural. Un proceso que fue iniciativa de la Asociación Zonal de Cabildos y
Autoridades Tradicionales de La Chorrera (Azicatch). Ahí empezó la resignificación
del edificio. Con el objetivo de “facilitar un diálogo cultural acerca del
reconocimiento de la memoria sobre la época de explotación del caucho”, explicó
Moisés Medrano, director de Poblaciones del Ministerio de Cultura. La Casa Arana
debe entonces reconocerse como parte de la violencia en el país.

“La resignificación de este espacio es un proceso propio de los pueblos de la
Amazonia, que está tejiendo puentes con la historia de Colombia”, añadió Medrano.
Lo que inevitablemente constituye un esfuerzo de reconciliación porque “también
es una oportunidad para el reconocimiento histórico de la victimización que
sufrieron los pueblos indígenas desde la colonización y que afectó
significativamente su cultura y su desarrollo propio”. Por eso, ahora ese espacio se
llama Casa del Conocimiento.

Un monumento a la vida que busca proteger y potenciar las tradiciones propias de
los pueblos amazónicos. Es su escenario para perpetuar los saberes que estuvieron
en riesgo con el etnocidio. “Esta resignificación del nombre hace parte del uso
renovado del espacio, el cual ha sido liderado por las autoridades tradicionales y
facilitado por el Ministerio de Cultura”, aclaró Medrano. La reconstrucción de este
edificio partió de un diálogo en el que se reconocieron las autoridades tradicionales
y las formas en que el conocimiento circula dentro de las comunidades.

Eso sí: no ha sido sencillo. Entre las diferentes comunidades indígenas se ha dado
un debate sobre si se debe seguir recordando la historia de crueldad o es mejor
“cerrar el canasto”, como dicen ellos. Lo cierto es que dentro de la Casa del
Conocimiento se han dado esas discusiones. Es un centro comunitario para el
diálogo cultural y el reconocimiento de las tradiciones propias. “El impacto de las
caucherías no solo fue económico, también fue cultural y espiritual. En nuestras



La reconciliación de un etnocidio

© Naciones Unidas | 3

comunidades llevamos construyendo memoria de forma positiva, sin ánimos de
venganza”, le explicó Gil Ferecade, autoridad de los huitoto, a Reconciliación
Colombia.

El etnocidio en el Putumayo fue tapizado por el silencio durante más de un siglo. En
un país que se la juega por la paz, debe quitársele el velo de olvido e indiferencia al
horror que vivieron los indígenas. La Casa del Conocimiento es una oportunidad
para conocer su historia. Pero se necesita más. “Colombia había dejado esta tierra
en el olvido y el olvido también mata”, sostuvo Raúl Teteye, miembro de los
huitotos, hace casi un año cuando se lanzó el informe del CNMH. Aquí hay un saldo
en rojo que no puede seguir postergándose.

Este artículo hace parte de la décima edición de la revista digital SEMANA
Educación.

http://www.semana.com/educacion/articulo/etnocidio-casa-arana/442158-3

http://www.semana.com/educacion/articulo/etnocidio-casa-arana/442158-3

