
Los caminos a una paz sostenible

© Naciones Unidas | 1

El trabajo con víctimas debe ser de largo plazo y consistente. Cinco claves para no
fallar.

En  los  procesos  de  paz,  la  justicia  cobra  un  valor  central  pues  se  encuentra
profundamente relacionada (como lo muestran numerosas experiencias y estudios
en el mundo) con el éxito de procesos psicosociales como la negociación, el perdón,
la reconciliación, la reparación, la recuperación la reconstrucción, entre otros, es
decir con una perspectiva sostenible de la paz.

Las víctimas y la sociedad en general  se preguntan por la forma como van a
responder  por  sus  actos,  quienes  que  han  ordenado,  cometido  o  han  estado
comprometidos directa o indirectamente en actos de violencia (la mayoría de ellos
irreparables  como por  ejemplo,  asesinatos,  masacres,  desapariciones,  torturas,
violaciones entre otros) o que han abusado del poder y generado todo tipo de
daños.

Esta  realidad  se  complica  en  la  medida  en  que las  historias  de  victimarios  y
víctimas se entrecruzan y han desdibujado en forma trágica y perversa nuestra
historia de vulnerabilidad frente a las violencias; por cuanto una buena parte de los
ejércitos de victimarios fueron reclutados en medio de la debilidad del Estado, de la
falta de oportunidades o el reclutamiento forzoso desde la infancia o la juventud en
la guerra.

En medio  de  la  guerra,  los  actores  usan diversas  estrategias  psicosociales  de
legitimación de las propias acciones violentas y de deslegitimación de las acciones
del enemigo (según los estudios en Colombia de Sabucedo, Barreto, Borja y López-
López; y en otros contextos, Bar-tal). Esta doble dinámica busca producir asimetrías
en las que “las víctimas solo son mis víctimas”, en la que “los héroes violentos son
mis  héroes  justificados”,  los  enemigos  son  seres  inhumanos  (animales  salvajes),
rótulos  (terroristas),  o  solo  cifras  de  las  que  es  posible  y  necesario  prescindir.

Evidentemente, cuando se ataca, el daño es siempre visto como una acción que
está cargada de justicia, de legitimidad y esta dinámica es la que nos ha implicado
en el circuito interminable del ataque, la venganza y nuevamente el ataque. Esto
desde la perspectiva de los actores siempre es justificable y fundamenta la creencia
de “ojo por ojo”, es decir de una idea de justicia retributiva.

Las justicias retaliativas y retributivas fortalecen la triada “violencia – venganza-
violencia”, en la cual, los actores asumen que la única forma de concebirse como



Los caminos a una paz sostenible

© Naciones Unidas | 2

parte de un grupo, de mantener la cohesión, la identidad social está en función de
un enemigo de quien debemos vengarnos por las ofensas cometidas.

La  justicia  retributiva  se  afirma en  la  ilusión  de  que  es  posible  encontrar  simetría
entre el daño causado, la pena y la reparación. No obstante, tal simetría es solo una
evaluación momentánea y no perdurable, una víctima que ha sufrido violaciones,
torturas,  la  desaparición  o  el  asesinato  de  sus  seres  queridos  difícilmente
encontrará la forma de que alguna pena, incluso la muerte del responsable pueda
aliviar en forma permanente el sufrimiento causado por la pérdida.

Desafortunadamente nuestras prácticas culturales (tradiciones, doctrinas y mitos)
han  alimentado  la  creencia  de  que  la  supervivencia  y  la  identidad  grupal  e
individual descansan en la venganza; esta creencia ha sido reforzada por la lectura
mediática  que la  ha  recreado e  instalado históricamente  como recurso  de  los
vencedores y nos ha sumido en la imposibilidad para pensar en otras formas de
justicia y su vez en otras formas de gestionar nuestros conflictos.

Por  esta razón debemos explorar  perspectivas distintas de la  justicia,  como lo
señala Amartia Sen en su libro “La idea de la justicia” del 2009. Este autor plantea
la necesidad de desarrollar una teoría de la justicia que en principio se aleje de la
exigencia  de  una  justicia  perfecta  y  universal  e  introduzca  una  perspectiva
comparada que muestre que pueden haber “distintas razones de justicia”. Dichas
razones pueden abrir diversos caminos y diversos puntos de llegada en los que las
preocupaciones  prácticas  de  las  consecuencias  de  la  justicia  se  muestren  tan
relevantes como las teoría ideales de la misma.

Según señala Sen lo relevante, más que las instituciones son las personas, sus
prioridades y valores, dado que las instituciones no pueden asegurar por sí solas la
justicia. Por otra parte se plantea la discusión razonable y pública de los dilemas y
los conflictos en los que las sociedades se ven inmersos. Así,  esta apuesta teórica
abre la puerta a perspectivas como la justicia restaurativa en la medida en que la
justicia  debe  explorarse  en  múltiples  sentidos:  en  un  sentido  pragmático,  de
discusión razonable, pública y centrada en las personas.

La justicia restaurativa se desarrolla bajo una perspectiva en la que los ofensores
rindan cuentas, acepten sus responsabilidades y las víctimas puedan evidenciar que
hay un compromiso sincero de compensación de parte de los responsables de las
ofensas además de notar  la  expresión de arrepentimiento por  los  hechos que
causaron  daño.  En  la  justicia  restaurativa  se  busca  que  las  víctimas  puedan



Los caminos a una paz sostenible

© Naciones Unidas | 3

emprender diversos caminos para tratar de cerrar las heridas o disminuir el dolor y
el  sufrimiento.  En  el  caso  de  los  ofensores,  se  busca  que  puedan  intentar
reconstruir lo destruido por medio de su compromiso con la no repetición y con la
búsqueda  de  formas  diversas  de  reparación.  Procesos  como  el  perdón  y  la
reconciliación indispensables para acercarnos a la paz sostenible se pueden dar si
las personas perciben acciones sinceras de arrepentimiento como lo muestran las
investigaciones que hemos realizado López-López, Mullet y Pineda-Marín.

En cualquier caso es indispensable abrir la discusión sobre la justicia restaurativa no
como una vía de impunidad sino como un camino de reconstrucción psicosocial.
Evidentemente esta discusión desborda la perspectiva jurídica o la de las élites
políticas-  cargadas  de  historia,  intereses,  dolor  y  venganza-.  Esta  perspectiva
implica un aprendizaje de la sociedad en la búsqueda de salidas a la reconciliación.
Aquí debo resaltar la investigación de Maestría en Psicología de Paola Acero (2014)
bajo la dirección del profesor Roberto Posada de la Universidad Nacional la cual
encontró  que las  personas  víctimas o  testigos  relacionan en forma positiva  la
justicia  y  el  perdón.  En este sentido los  programas de reinserción -desde una
perspectiva  de  la  restauración-  son  un  camino  que  debe  acompañar  nuestro
proceso, cada actor recuperado para la vida en paz es un logro invaluable para los
procesos de reconstrucción y reparación de las víctimas y para la sociedad en su
conjunto.

El trabajo con nuestras víctimas debe ser por tanto una prioridad (debemos cuidar
que  no  se  presente  asimetría  entre  los  dos  esfuerzos,  el  del  trabajo  con  los
ofensores y con las víctimas) que debe ser cuidadoso, consistente y de largo plazo.
Por  esta  razón  debemos,  en  primer  lugar,  hacer  evaluación  y  seguimiento
permanente a las entidades responsables, los programas y acciones de trabajo con
quienes  han  sufrido  daños  (tales  como  la  Unidad  de  Víctimas,  la  Agencia
Colombiana para la Reintegración, los Ministerios de Salud, del Interior, Justicia,
Defensa  y  Educación,  los  actores  gubernamentales  y  no  gubernamentales,
regionales  y  locales).

En  segundo  lugar  debemos  asegurar  los  recursos  y  la  coordinación  entre  los
diversos  estamentos  implicados.  En  tercer  lugar  verificar  la  estabilidad  de  los
programas  y  de  los  responsables  de  la  atención  (las  víctimas  no  pueden  ser
manoseadas  o  estar  saltando  de  un  psicólogo  a  otro  por  los  términos  de  la
contratación  o  la  falta  de  recursos).  En  cuarto  lugar  debe  estar  presente  la
evaluación  de  los  programas  en  términos  de  la  calidad,  es  decir,  de  las
consecuencias de la ejecución de los programas sobre las víctimas. Finalmente



Los caminos a una paz sostenible

© Naciones Unidas | 4

debemos velar por las condiciones físicas y psicológicas de quienes trabajan con las
víctimas (que no pueden ser precarias, improvisadas, tercerizadas o clientelizadas).

Una paz sostenible y con justicia se asegura con atención psicosocial responsable
que procure la disminución del daño, que evite la revictimización, que abra las
puertas de formas alternativas de justicia, que dé lugar a la reconstrucción de
confianza y de los tejidos sociales dañados por el conflicto armado.

www.elespectador.com/noticias/paz/los-caminos-una-paz-sostenible-articulo-522845
 

http://www.elespectador.com/noticias/paz/los-caminos-una-paz-sostenible-articulo-522845

